Académica

. P_‘Y. C. ISSN 2525-1600

i

R
N° 17 - Afio 2025 f

ENTRE LA ETEREA CULPA COLECTIVAY LOS
ESCASOS RESPONSABLES: EL EXTERMINIO DE LA
UNION PATRIOTICA (UP) - COLOMBIA

BETWEEN THE ETHEREAL COLLECTIVE GUILT
AND THE FEW RESPONSIBLE: THE
EXTERMINATION OF THE PATRIOTIC UNION (UP) -
COLOMBIA

David Felipe Guarin Hernandez*
Universidad de los Andes, Colombia

Recibido: 17/07/2025 — Aceptado: 12/11/2025

Resumen

El proposito de este ensayo es criticar la culpa colectiva como
potencial estrategia para invisibilizar a los responsables
individuales en graves crimenes contra la humanidad, desde la
perspectiva de Arendt, enfocando esa critica en el caso del
exterminio de la Unién Patridtica (UP) en Colombia. El sistema
judicial, a través de distintos pronunciamientos, ha determinado
la responsabilidad del Estado en la comision del exterminio de
la UP; no obstante, esa responsabilidad colectiva no ha
redundado en la investigacion vy judicializacion de los
responsables directos de esos delitos. Asi, es posible que un
escenario en donde todos seamos culpables nadie, finalmente,
termine siendo responsable por la participacion directa en graves
crimenes como el de la UP.

Palabras clave: Responsabilidad; culpa; estado; sociedad,;
exterminio.

Abstract

The purpose of this paper is to criticize collective guilt as a
potential strategy to make the individual responsible for serious
crimes against humanity invisible, from Arendt's perspective,
focusing this criticism on the case of the extermination of the
Patriotic Union (UP) in Colombia. The judicial system, through
different pronouncements, has determined the responsibility of
the State in the commission of the extermination of the UP;
However, this collective responsibility has not resulted in the
investigation and prosecution of those directly responsible for
these crimes. Thus, it is possible that a scenario in which we are

! davidf.guarin@gmail.com

@020

72



Revista Académica

N° 17 - Afio 2025 IZS5PYC. ISSN 2525-1600

all guilty no one, finally, ends up being responsible for direct
participation in serious crimes such as that of the UP.

Keywords: Responsibility; guilt; state; society; extermination.

l. Introduccién

Luego de la segunda guerra mundial la responsabilidad como
concepto juridico y moral adquiri6 mayor relevancia. Para
pensadores y juristas de mediados del siglo XX era
indispensable que las sociedades occidentales cuestionaran su
papel en ese conflicto y analizaran qué labor desempefiaron
durante el genocidio perpetrado por los nazis. Se cre0, entonces,
en el imaginario y en la literatura de la época (como en el caso
de Jaspers) una colectivizacién de la culpa en las sociedades, en
la que se reconocia la omisidn o accion de todos sus miembros
como una forma politica de abordar las consecuencias y
crimenes cometidos en la guerra.

Para Arendt esas formas de culpabilizacién colectiva
desencadenaron que los responsables individuales que
participaron directamente en el genocidio perpetrado por los
nazis evadieran los juicios por sus actos. En un escenario donde
todos son culpables nadie termina siéndolo, afirma Arendt
(2007). La gran mayoria de criminales nazis nunca fueron
juzgados y parte de esa situacion se generd debido a que la
sociedad occidental se enfocd en direccionar la culpa al
colectivo, en un sentido metafisico segun Jaspers (1988), y no a
los responsables directos de esas acciones.

Una situacion similar ocurre con el caso de la UP. Los
militantes de ese movimiento politico fueron perseguidos,
amenazados y eliminados del escenario politico. Més de 6000
victimas de la UP representan el exterminio de todo un partido
politico en Colombia. Frente a tales crimenes, el sistema judicial
se ha pronunciado en el sentido de condenar colectivamente al
Estado colombiano por la omision de garantizar las condiciones
de seguridad necesarias para el ejercicio politico de los upeistas
y ha declarado la obligacion del Estado de investigar a los
responsables individuales de estos crimenes.

No obstante, las condenas contra el Estado han arrojado
escasos resultados en materia de investigaciones o juicios de los
responsables individuales, por lo que es probable que la sancion
al Estado colombiano pueda ser un telon mas en el que esos
responsables se oculten en la culpa colectiva para no asumir los
crimenes en el exterminio de la UP.

73



Revista Académica

N° 17 - Afio 2025 IZS5PYC. ISSN 2525-1600

Asi, la presente investigacion tiene el objetivo de realizar una
critica a la culpa colectiva, desde la vision de Arendt, como
posible forma de invisibilizar la responsabilidad individual de
quienes han cometido graves crimenes, como en el caso de la
UP.

El primer capitulo analizard la distincion entre los conceptos
de culpa y responsabilidad y la critica de Arendt a la
colectivizacion de esa culpa. La segunda parte realizara un breve
analisis de las decisiones judiciales que han condenado al Estado
colombiano por el caso UP y como estas no han redundado en la
judicializacion de los responsables de estos crimenes y por
ultimo se daran algunas conclusiones.

Il. Culpa y responsabilidad: Arendt, el caso Eichmann y la
critica a la colectivizacion de la culpa.

11.1. Diferencia entre culpa y responsabilidad

La responsabilidad tiene su acepcion en el término del latin
“respondere” que representa dar respuesta a un cuestionamiento.
Su significado tiene que ver, por ende, con la obligacion de
responder ante los interrogantes o los cargos que se formulen.
Sin embargo, el mejor escenario donde se puede definir la
responsabilidad se encuentra en lo judicial, donde este concepto
sera el modelo por el que se espera que una persona responda
por las consecuencias de sus actos.

La responsabilidad podrd determinar, conforme con la
conducta de los sujetos, quien debe ser recompensado o
castigado. Asi, servira como criterio para evaluar las acciones
humanas de acuerdo con los ordenamientos normativos o
sistemas legales que garanticen la convivencia en sociedad
(Arango, 2013).

El concepto de responsabilidad ha tenido un largo trasegar en
el derecho y en la filosofia politica. En la filosofia clasica la
responsabilidad se abordaba a partir de modelos de acciones y
consecuencias, en el que solo se discutia qué sujeto habria
ocasionado el hecho y cuéles eran las consecuencias de este,
dejandose a un lado el procedimiento judicial que probaria si el
individuo fue quien ocasiond el suceso (Kateb, 2008).

No obstante, no es hasta Kant y Locke que el concepto de
responsabilidad adquiere importancia para la filosofia politica
contemporanea (Arango, 2013). Para estos pensadores la
autonomia de los individuos como seres libres e independientes,
que deciden sobre sus actos, serd el fundamento de la
responsabilidad en la modernidad.

74



Revista Académica

N° 17 - Afio 2025 IZS5PYC. ISSN 2525-1600

A mediados del siglo XX la responsabilidad tomo relevancia
para la filosofia politica después de la segunda guerra mundial.
Pensadores como Arendt, Derrida, Jaspers, Foucault y Agamben
desarrollaron diversos cuestionamientos frente a lo ocurrido con
el régimen nazi y las formas en que la culpa y la responsabilidad
se entretejen entre sociedad e individuo.

Asimismo, la responsabilidad sera para la ciencia juridica el
motor que mueve su relacion entre sociedad e individuos, sobre
los cuales ejerce su poder de enjuiciamiento. Asi, la
responsabilidad, basada en la autonomia de las personas, podra
fundamentar los procesos judiciales en contra de quienes
incumplan un sistema legal normativo y sera el cimiento para
enjuiciar a las personas sus acciones u omisiones. No solo los
humanos seran responsables, sino que, a la vez, en los modernos
sistemas legales, las personas juridicas, es decir, aquellas
entidades abstractas en las que participan un nimero plural de
individuos, podran ser sujetos de responsabilidad judicial (Pérez,
2014).

Para algunos autores (Ciguela, 2015), la responsabilidad es
un concepto mas flexible moral y éticamente considerado que el
concepto de culpa, pues el primero tiende a desligarse de la
moral y la ética para considerar normativamente la conducta de
los seres humanos e, igualmente, puede abarcar al individuo y a
los sujetos colectivos, lo que no es posible cuando nos referimos
a la culpa.

La culpa ha sido explicada moralmente como aquella carga o
imposicion que lleva consigo cada persona por su pertenencia a
una especie o pueblo (Ciguela, 2015, pp. 43-50). La culpa tiene
un amplio espectro desde la moral, pues en ella confluyen el
pecado y la carga que implica haberlo cometido hasta obtener el
perdon. Ese perddn proviene de la decision de un grupo de
personas con las que compartimos un sistema normativo moral
que nos indica cdmo debe ser nuestro actuar en comunidad.

No obstante, la culpa es un lastre que debemos cargar
individualmente y que solo se genera por nuestras acciones
individuales por transgredir las normas morales de un grupo
(Vargas, 2012, pp. 67-84). Esto quiere decir que la culpa
siempre se singulariza y no se puede transpolar a los demas
miembros de la comunidad, por lo que no podria considerarse la
existencia de una culpa colectiva, pues esto seria contrario al
sentimiento de culpa que se vislumbra desde el individuo hacia
lo demas miembros de la comunidad.

La culpa, entonces, tendria como espacio de comprension al
individuo, mientras que la responsabilidad se podria comprender
de forma méas amplia, pues abarcaria a la persona y a los grupos
de seres humanos que puedan asociarse 0 compartir rasgos

75



Revista Académica

N° 17 - Afio 2025 IZS5PYC. ISSN 2525-1600

similares, lo que de cierta forma le retiraria buena parte de la
carga moral que esta pueda tener. Asi, es posible que exista
responsabilidad sin que exista culpa (como en las formas de
responsabilidad objetiva).

Por ende, en el concepto de responsabilidad [si] cabrian los
juicios de reproche en contra de los sujetos colectivos, por lo
que los sistemas legales daran un salto conceptual en tanto “lo
que no cabe en la culpa tiene [posiblemente] cabida en la
responsabilidad” (Ciguela, 2015, pp. 43-50).

11.2. La responsabilidad individual de Eichmann

Una vez culmind la segunda guerra mundial surgié un
elemento respecto de aquellas personas que hicieron parte, por
accion u omision, del genocidio llevado a cabo por el nazismo:
cudl era su responsabilidad. El cuestionamiento era valido si se
tenia en cuenta que muchos de quienes participaron en el
genocidio justificaban sus acciones a partir de que al hacer parte
de un aparato organizado de poder simplemente cumplian
ordenes que emanaban de sus mandos superiores; por ende, si el
rango de decisiones emanaba de la cabeza del régimen nazi
verticalmente, el Unico responsable de las drdenes que se
impartian era Adolf Hitler.

El argumento de quienes participaron en el genocidio
perpetrado por el nazismo de considerarse una pieza mas en la
maquinaria del exterminio no fue cuestionado en los juicios de
Nuremberg, donde se juzgé a algunos de los maximos
responsables del régimen nazi no por su responsabilidad en el
genocidio, si no por su participacién en la guerra contra las
potencias aliadas. De ese modo, la responsabilidad individual de
quienes fueron colaboradores del genocidio nazi quedo
encubierta por las condenas a algunos de los méaximos
responsables de la guerra, por lo que las vidas cotidianas de los
demés participes se mantuvieron sin ningln tipo de
cuestionamiento legal o moral.

Pese a las politicas del silencio y del enfoque guerrerista de la
guerra fria, la pregunta por lo que habia ocurrido en Europa en
tiempos de la segunda guerra estaba en el aire. Las explicaciones
que se daban respecto a que un pufiado de irracionales,
frenéticos y sanguinarios habian llevado al pueblo alemén a
enfrascarse en un genocidio no eran del todo acogidas por las
nuevas generaciones.

En tal escenario, el juicio llevado a cabo al oficial nazi Adolf
Eichmann, en 1961, fue la manera de cuestionar la “culpa
colectiva” del pueblo aleméan en el genocidio del pueblo judio,

76



Revista Académica

N° 17 - Afio 2025 IZS5PYC. ISSN 2525-1600

por cuanto era evidente que cada hombre que participé en el
exterminio tenia responsabilidad individual en esos hechos.

Arendt, al describir y analizar lo ocurrido en el juicio de
Eichmann, cuestion6 un elemento moral y judicial del genocidio
nazi: la responsabilidad. Para Arendt, lo que le llamaba la
atencion del exoficial nazi era su impasividad y falta de
reflexion frente a los cuestionamientos que se le hacian del
genocidio contra los judios; e, igualmente, le impactaba
sobremanera que Eichmann se asemejaba a cualquier otro ser
humano con su mismo nivel de formacion cultural y social
(Arendt, 1999, pp. 35-86).

Para Arendt, Eichmann no se diferenciaba de ninguna
persona del comdn y en nada se parecia a un sadico que buscara
exterminar a otro ser humano. Desde su anélisis, cuestiono el
supuesto “absurdo” de los crimenes nazis, por cuanto quienes
los ejecutaban no eran seres delirantes que obedecian
ciegamente a un lider, sino que tenian pleno conocimiento de
cada uno de sus actos (Arendt, 1999, pp. 55-58).

Eichmann no seria una tuerca mas en la maquinaria que se
cred para exterminar a los judios; por el contrario, con sus
acciones y determinaciones era responsable del genocidio. Asi,
los argumentos que exponian que Eichmann era un escueto
burdcrata que tomaba decisiones en una oficina, que nunca
participd directamente de las matanzas y que su trabajo de dar
las 6rdenes para la deportacion de judios a los campos de
exterminio lo podria haber realizado cualquier otro, sin que eso
cambiara el curso de los hechos, no lo liberaba de su
responsabilidad.

La importancia del juicio a Eichmann era la revelacién de la
humanidad del oficial nazi. En él no habia sintomas de locura y
no era una pieza mas de la “culpa colectiva” del pueblo aleméan
en el exterminio a los judios (Arendt, 1999, pp. 99-109). Por
tanto, el juicio debia sustraerlo de la supuesta colectivizacion de
la responsabilidad del genocidio, para que individualmente
respondiera por sus acciones.

11.3. La culpa a través de Jaspers

Karl Jaspers fue un psicoanalista y filésofo aleman que
padecio la violencia del régimen nazi, pues fue perseguido por
ese gobierno. Luego de vivir los horrores del nacionalsocialismo
se intereso por la reconstruccion cultural y social de Alemania,
en la posguerra, por lo que el ser humano y su convivencia con
los demas fue fundamental en su obra filosofica.

Para efectos de la presente investigacion, nos concentraremos
en uno de los textos de Jaspers: El problema de la culpa (1988,

77



Revista Académica

N° 17 - Afio 2025 IZS5PYC. ISSN 2525-1600

pp. 43-102). Para aquel, lo ocurrido en el régimen nazi debia ser
analizado mas alld de quiénes participaron directamente de las
matanzas del régimen nazi, por lo que cada individuo de la
sociedad alemana debia cuestionar su papel en el nazismo y cual
fue su aporte para que se llevara a cabo el genocidio contra los
judios (Jaspers, 1988, pp. 59-64).

Frente a la catastrofe moral que representd el nazismo,
Jaspers describi6 cuatro tipos de culpa que podrian ser aplicadas
al pueblo aleman: criminal, moral, politica y metafisica (Jaspers,
1988, pp. 43-102). La culpa criminal es aquella que se genera
por infringir un ordenamiento juridico y tiene como castigo la
imposicion de una sancion legal; por ende, quien dolosamente
cause la muerte a otra persona deberd ser condenado por ese
delito.

La culpa moral es aquella de la cual es portadora toda
persona gue con sus acciones haya causado lesiones a otra, por
lo que llevara en su conciencia la transgresion de otro ser
humano (Jaspers, 1988, pp. 58-77). La culpa moral se basa en la
autonomia que como seres humanos tenemos para tomar
decisiones frente a nuestro proceder, por lo que no valdria para
nuestra conciencia sostener que actuamos en obediencia de
Ordenes (Arango, 2013, pp. 155-167). Este tipo de culpa no
implica que estemos frente a una acusacion criminal, pues es
posible que no seamos juzgados penalmente por nuestras
acciones, pero tengamos que responder ante nuestra conciencia.

La culpa politica se entiende Unicamente por los actos de un
gobierno que por sus acciones o politicas implementadas puede
llevar a que se generen graves hechos de violencia como la
afectacion a la libertad, la integridad fisica o la vida de las
personas. Para Jaspers no seria posible que como individuos nos
libremos de la responsabilidad politica que como sociedad
tenemos frente a las decisiones tomadas por un gobierno, asi no
hubiésemos sido afines con este. La culpa politica es un legado
0 herencia que debemos aceptar como forma de “culpa
colectiva” de la cual todos debemos hacernos cargo (Jaspers,
1988, pp. 43-102).

Por ultimo, Jaspers desarrolla la categoria de culpa
metafisica. Este tipo de culpa se basa en un principio
desarrollado a mediados del siglo XX: la solidaridad. Como
individuos que hacemos parte de comunidades politicas y
sociales, somos corresponsables de cualquier tipo de injusticia
que ocurra en el mundo, por lo que es nuestro deber actuar
frente a actos que atenten contra la dignidad de las personas, sin
importar el riesgo que eso pueda significar (Jaspers, 1988, pp.
63-70).

78



Revista Académica

N° 17 - Afio 2025 IZS5PYC. ISSN 2525-1600

Somos responsables, conforme con la culpa metafisica, de
cada acto injusto contra algin individuo en cualquier parte del
mundo, pero somos mas responsables de aquellos actos sobre
los cuales pudimos haber realizado alguna accion para evitarlo
(Jaspers, 1988, pp. 43-102). Esta culpa es mucho mas extrema
que los otros tipos de culpabilidad, pues en esta es procedente
dar la vida, si es necesario, para evitar una injusticia.

La propuesta de Jaspers en relacion con la culpa metafisica
sera la méas explorada y analizada. Diversos autores han querido
adoptar su esquema de corresponsabilidad de la culpa y el
profundo sentido de solidaridad que implica el desplazamiento
de la culpa individual para convertirla en colectiva. En un
sentido amplio, han querido debatir el papel de las sociedades en
graves hechos de violencia sisteméatica (exterminios o
genocidios), por cuanto no solo deben ser cuestionables aquellos
actos que puedan ser considerados como punibles desde el
derecho penal (culpa criminal), si no que la culpa metafisica nos
invita a examinar como pequefios actos de colaboracion, tales
como la negligencia o la delacién, sustentan sistematicos hechos
de violencia (Arango, 2013, pp. 155-167).

La culpa metafisica serd la principal carta argumentativa de
Jaspers para abordar la “culpa colectiva” de la sociedad
alemana. De ese argumento, a su vez, partiran otros tipos de
analisis que desarrollaran una supuesta “colectivizacion de la
culpa” como forma de cuestionar el rol de las sociedades en
complejos escenarios de violencia a gran escala.

Es factible que la postura de Jaspers frente a la
colectivizacion de la culpa haya llevado a desarrollos mas
especializados de lo que después se conocera como “culpa
colectiva”. Este tipo de culpa se basa en atribuir a un grupo de
personas que comparten rasgos similares 0 a una asociacion de
individuos la culpabilidad en la comision de actos que atentan
contra las normas sociales u ordenamientos juridicos
(Finchelstein, 1988, pp. 32-35).

Si bien los actos son cometidos por cada individuo, existen
comportamientos sociales que nos vinculan y nos hacen
considerarnos  comunidad. Los colectivos sociales 0
comunidades, normalmente, comparten caracteristicas similares,
lo que posibilita asociarnos en un conjunto. En ese sentido, esos
rasgos caracteristicos, esas asociaciones humanas, pueden
convertirnos en sujetos colectivos que, a pesar de su abstraccion,
podrian ser sujetos de derechos y obligaciones, como cualquier
otra persona individualmente considerada (Petit, 2009, pp. 69-
73).

Algunos autores han considerado a los sujetos colectivos
como portadores de obligaciones y acarreadores de culpa. Esto

79



Revista Académica

N° 17 - Afio 2025 IZS5PYC. ISSN 2525-1600

por cuanto la colectivizacion de esta ultima representaria una
voluntad que se encuentra mas alla de los individuos que hacen
parte de los conjuntos humanos con rasgos caracteristicos (Petit,
2009, pp. 69-73). Si bien para Jaspers el individuo era el agente
principal de la historia de la humanidad, es posible que su
propuesta de culpa metafisica hubiese llevado a difuminar,
conceptualmente, la voluntad de las personas individualmente
consideradas.

Investigaciones académicas van mucho mas alla y proponen
una responsabilidad penal en cabeza de organizaciones sociales
que se pueden considerar responsables de conductas punibles
(French, 199, pp. 207-210). Igualmente, existen argumentos que
esgrimen cierta capacidad de raciocinio de agentes colectivos
que se encuentra por encima de la voluntad de los individuos
que la conforman, casi como si la entidad abstracta tuviese
patrones de comportamiento autdnomos al de las personas que la
constituyeron (Petit, 2009, pp. 69-73).

Sin embargo, estas propuestas de autonomia volitiva de las
personas juridicas, o de los agentes colectivos, no tienen en
cuenta que quienes las conforman, en el fondo, son sujetos con
la capacidad de tomar decisiones y con la libertad de eleccion,
por lo que aducir cierta capacidad de raciocinio en cabeza de
una entidad abstracta nos llevaria al absurdo de interpretar a los
seres humanos como autdmatas.

Las caracteristicas similares o lazos de solidaridad que puede
entablar un grupo de personas si bien nos hace poseedores de
cierto grado de compromiso social con nuestros congéneres, no
significa que, por ese solo hecho, actuemos de la misma manera
ante situaciones limite como la consumacién de graves
crimenes.

Buena parte de los trabajos posteriores respecto de la culpa
en Jaspers abordaran el andlisis de la culpa metafisica en donde
solidariamente todos somos culpables de cualquier injusticia que
ocurra en el mundo. De tal modo, el debate se centrara en las
formas en que las sociedades asumen la “culpabilidad” por
graves violaciones a los derechos humanos, a su vez que en las
discusiones por como superar como colectivos graves hechos de
violencia; sin embargo, se desligard de cuestionar a los
responsables individuales de los hechos. La culpa criminal se
verad opacada por los cuestionamientos hacia la sociedad, razén
por la que se pone sobre la mesa un espacio aln no considerado
consistentemente: ¢es posible que donde todos somos culpables
nadie termina siéndolo?

80



Revista Académica

N° 17 - Afio 2025 IZS5PYC. ISSN 2525-1600

11.4. Arendt y los diferentes tipos de responsabilidad

El pasado nos interpela como sujetos y sociedad. No es
posible abstraernos de sus consecuencias, ni de los hechos que
devienen hacia el presente. Las sociedades, entonces, deben
cuestionar qué papel han cumplido en el pasado y qué
aprendizajes nos quedan hacia el futuro. No podemos silenciar
lo acaecido, por cuanto implicaria renunciar a enjuiciarnos
politicamente por nuestros errores y aciertos.

El juicio politico es el cuestionamiento a los actos del pasado
y es lo que Arendt llama responsabilidad politica. Ese tipo de
responsabilidad es aquella que asumen los gobiernos o los
pueblos por los actos cometidos por sus predecesores o por las
politicas disefiadas por unos u otros. La responsabilidad puede
ser por actos considerados buenos o malos del pasado y debe ser
asumida colectivamente (Sanchez, 2011, p. 166).

Admitir la responsabilidad politica de un gobierno, pueblo o
nacion frente a graves crimenes involucra el cuestionamiento a
sus instituciones, a los aparatos disefiados para el ejercicio del
poder, a sus valores sociales y a las politicas que como sociedad
implementaron. Los cuestionamientos que como colectivo se
deben realizar solo se analizan desde una perspectiva politica y
siempre tendran la finalidad de avanzar hacia la consolidacion
de sistemas sociales y politicos mas justos.

Si bien Arendt creia en la necesidad de que la sociedad
alemana asumiera la responsabilidad politica frente al genocidio
de judios, gitanos, disidentes politicos y otros grupos sociales en
la Europa de la segunda guerra mundial, por cuanto era
necesario reflexionar respecto de los valores y principios de los
sistemas politicos y sociales, también es cierto que criticaba las
formas en que las “culpas colectivas” pretendian ser el remplazo
de la responsabilidad individual.

La responsabilidad politica, al igual que la culpa politica
(Jaspers, 1988, pp. 43-82), no implicaba un juicio criminal
dentro del escenario judicial, mientras que quien tuviese
responsabilidad individual en una conducta punible debia asumir
un juicio moral, pero especialmente jurisdiccional.

Aqui, el individuo como ser libre y autbnomo cobra especial
relevancia en la manera de comprender la responsabilidad
individual en Arendt (2007, pp. 157-158). No seria procedente
juzgar a un ser humano que no actia movido por la autonomia o
si le estimara como la pieza de un engranaje que se mueve con o
sin su voluntad. La idea liberal de autonomia es primordial para
interpretar porqué cada persona deberia responder por sus actos
individualmente considerados.

81



Revista Académica

N° 17 - Afio 2025 IZS5PYC. ISSN 2525-1600

Este elemento individualizante de la conducta es lo que para
Arendt hace tan importante el proceso judicial (Arendt, 2007, p.
159). En ese ambiente jurisdiccional es que el individuo deja de
ser parte de un sistema, de una maquinaria, para asumir sus
actos como individuo que posee la conciencia de evaluar sus
acciones en cuanto acordes con la ley o con la moral humana.

Si el sistema legal de un estado resulta contrario a principios
legales internacionales el individuo, como ser autbnomo, deberia
tener la capacidad de decidir no acoger una norma legal que
atente contra esos principios (Arendt, 2006, pp. 98-101). De no
hacerlo corresponderia juzgarsele por sus acciones, asi aquel
actuara basado en un sistema legal que si permitiera tomar
arbitrariamente la vida de quien se considere contrario.

Arendt proponia una fuente de obligaciones més alla del
Estado-nacion, pues es notorio que en un sistema politico donde
el texto de la ley no refleje principios basicos de convivencia se
deberia acudir a las obligaciones morales que como personas
mantenemos con nuestro préjimo para salvaguardar derechos
universales (Sanchez, 2011, pp. 160-161).

Si bien como miembros de una sociedad somo deudores de
un legado o tradicién, desde luego también somos responsables
individuales de las conductas que ejecutamos, por lo que sobre
ellas no pueden ser responsables los demas miembros de la
sociedad, pues cada uno de nosotros contamos con la libertad de
discernir y decidir.

Es posible, que como individuos, que hacemos parte de
colectivos sociales, ante actos graves y sistematicos crimenes
tengamos responsabilidad moral en cuanto al silencio frente a la
injusticia (Jaspers, 1988, pp. 72-81); sin embargo, en el otro
costado se encuentran los sujetos que accionaron el arma
homicida, dieron las 6rdenes o planearon las matanzas, los
cuales no solo tienen responsabilidad moral por sus acciones, si
no que cuentan con el deber de comparecer ante la justicia para
ser declarados responsables individuales por sus conductas
punibles a los ojos de las leyes estatales o internacionales.

Por otra parte, para Arendt el argumento de que los
criminales de guerra deben ser considerados una pieza mas de
un engranaje, utilizada recurrentemente para negar su autonomia
y responsabilidad, pone de presente la falacia de que la orden de
ejecutar graves crimenes se encontraria por encima de la
voluntad de quienes materialmente la realizan (Arendt, 2007, p.
59).

Para Arendt, si bien es necesario entender el funcionamiento
de las burocracias dedicadas al exterminio de personas y los
sistemas politicos disefiados para tal fin, la responsabilidad
individual en la ejecucion de graves crimenes no podria

82



Revista Académica

N° 17 - Afio 2025 IZS5PYC. ISSN 2525-1600

exculparse aduciendo ser una pieza mas de la maquinaria, por
cuanto como sujetos detentamos obligaciones morales y legales
que se encuentran por encima de lo colectivo (Prior, 2009, pp.
45-50).

Todas las formas de gobierno sean democraticas,
monarquicas o tiranas, deben contar con personas que acaten sus
reglamentos y leyes. No existe ningun gobierno que pueda llevar
a cabo un proyecto politico sin la ayuda de sus gobernados, por
lo que de una u otra manera debe contar con el consentimiento
de los individuos. En la obediencia existe el consentimiento, en
este se encuentra la posibilidad de decidir y en decidir esta el
espacio auténomo para tomar acciones u omitir intervenir
(Arendt, 2006, pp. 98-101).

I1.5. Critica de Arendt a la culpa colectiva

En el nazismo se presentd un cambio sistematico en el
sistema moral de la sociedad alemana, pues, segin Arendt,
justificar las matanzas de miles de personas requeria una
modificacion del conjunto de principios (Arendt, 2007, p. 78).
De tal forma, para los soldados alemanes el horror no se
encontraba en asesinar, sino en el sacrificio que implicaba tener
que hacerlo.

No obstante, la caida del orden volitivo del pueblo alemén no
es un ejemplo de que los preceptos morales se puedan modificar
a conveniencia (Arendt, 2007, p. 81). Todo lo contrario, cuando
los sistemas legales fallan a lo Unico que se puede acudir es a la
moral y a los valores universales que preservan la vida. Un
paradigma de lo anterior fue el juicio en contra de los maximos
responsables del nazismo, en donde a falta de normas legales
que previeran conductas criminales de tal envergadura resultd
inevitable acudir a la moral como modo de juzgar sus conductas.

A pesar de lo anterior, Arendt insinGa un desplazamiento
metddico en los estados modernos de la responsabilidad moral y
judicial individual hacia la sociedad en su conjunto (Arendt,
2007, p. 82). Para muchos de quienes participan directamente de
graves crimenes contra la humanidad es mas sencillo ampararse
en la culpa colectiva que afrontar la responsabilidad propia.

Los andlisis generalizados de la culpa pueden llevar a que los
responsables individuales, quienes directamente participaron de
los crimenes, se amparen en la “culpa colectiva” para evadir su
responsabilidad. Cuando todo un pueblo agita las banderas de la
culpabilidad nadie, realmente, resulta serlo (Arendt, 2007, p.
151).

Contraria a la abstracta “culpa colectiva”, las normas legales
y morales tienen en comun que hacen referencia al individuo y a

83



Revista Académica

N° 17 - Afio 2025 IZS5PYC. ISSN 2525-1600

sus actos. El procedimiento judicial tiene la importancia que
aparta la pieza del engranaje y la individualiza; es decir, retira al
sujeto del sistema del que hace parte y lo recupera como persona
para juzgarlo como un individuo.

No existiria, entonces, la “culpa colectiva”, pues solo tendria
sentido que se abordara la culpabilidad o inocencia en términos
individuales, teniendo en cuenta que nadie puede sentirse
culpable moral o legalmente de hechos en los cuales no ha
participado directamente (Arendt, 2007, p. 58). Para ese
proposito existe la responsabilidad politica como manera de
asumir hechos que como sujetos colectivos se hayan ejecutado
sin nuestra directa contribucion.

Eichmann consideraba que solo quien hubiese estado en sus
mismas condiciones Yy circunstancias podria juzgar las
decisiones que tomé durante la guerra. Nadie que no hubiese
estado en condiciones similares podria juzgarlo mas que por su
responsabilidad politica por haber pertenecido al nazismo. Para
Arendt, este argumento refleja un grave problema de las
sociedades modernas respecto a no querer juzgar las acciones de
sus congéneres: “Parece estar enraizado el temor a expresar un
juicio, a dar nombres y a personalizar reproches” (Arendt, 2007,
p. 52).

No pretender juzgar la conducta de los demas individuos, por
no poder calificar como hubiésemos actuado en una situacion
similar, fue una paradoja subsanada por el juicio moral y el
proceso judicial, segin Arendt (Arendt, 2007, pp. 58-60). Los
individuos que viven en sociedad tienen la capacidad moral de
discernir qué conductas se encuentran acordes con el normal
compartimiento de la ciudadania y cuales pueden ser
cuestionadas por ser contrarias a la convivencia y a valores
universales.

Es posible que se le cuestionara a Eichmann por no sentir un
verdadero arrepentimiento por los actos cometidos en su paso
por el nazismo, pues en el mundo occidental se apela a hombres
con conciencia que deberian contar con la lucidez necesaria para
no querer cohabitar dentro de si con un genocida (Arendt, 2007,
p. 156); no obstante, como el nazismo demostr6 que no todas las
personas acuden a la conciencia y a la moral cuando participan
en graves crimenes contra la humanidad, el sistema judicial y los
principios universales deben permanecer como faros de la
humanidad que permitan juzgar esas conductas, asi nos
encontremos frente a sujetos que conviven sin problema con su
culpa.

Por tanto, si bien es relevante asumir como gobierno o nacion
la responsabilidad politica en graves hechos de violencia a gran
escala, con el objeto de construir sociedades mas justas y

84



Revista Académica

N° 17 - Afio 2025 IZS5PYC. ISSN 2525-1600

reflexivas, tal como lo propone Jaspers en la culpa politica,
también es cierto que esa asuncion de colectivizacion de la culpa
no puede ensombrecer a los responsables individuales de hechos
tan atroces como genocidios 0 exterminios, por cuanto quienes
hicieron parte de esas conductas tenian plena conciencia de sus
actos y no eran piezas de una maquinaria de la cual no podrian
sustraerse.

I11. La UP: politica y exterminio

La UP naci6 como movimiento politico, en el afio 1985,
producto de los didlogos de paz entre la guerrilla de las FARC
(Fuerzas Armadas Revolucionarias de Colombia) y el Gobierno
Nacional. EI movimiento tenia como proposito ser la plataforma
politica para que los miembros de esa organizacion insurgente se
reincorporaran politicamente a la vida civil y dejaran sus armas
(Ortiz, 2009, pp. 27-35).

En el afio 1986 la UP participd por primera vez en unas
elecciones donde lograron importantes réditos politicos. Los
resultados electorales conseguidos se registraron como los mas
abultados conseguidos, hasta ese momento, por un movimiento
de izquierda en Colombia (Santofimio, 2011, p. 151). Esos
logros fueron rapidamente ensombrecidos por las acciones
violentas contra dirigentes y simpatizantes de la UP. En un
periodo muy corto, buena parte de los upeistas que habian sido
elegidos en cargos de eleccion popular fueron perseguidos,
amenazados o asesinados (Gomez, 2018, pp. 87-95).

La violencia contra la UP fue una constante desde los inicios
del movimiento hasta su desaparicion temporal, con la pérdida
de su personeria juridica, en el afio 2002. EI Centro Nacional de
Memoria Histérica (CNMH) documenté mas de 4153 victimas
(CNMH, 2018, P. 108). Otras cifras menos alentadoras se
refieren a més de 6000 victimas del exterminio de la UP, tal
como lo ha sefialado la Corporacion Reiniciar (Reiniciar, 2021).

Al principio de la década del dos mil, distintos
pronunciamientos judiciales han abordado el caso de la UP. La
mayoria de estos, como se vera a continuacion, estan mas
relacionados con endilgar responsabilidades colectivas en
cabeza del Estado que en abordar las responsabilidades
individuales de los autores o participes en el exterminio de la
UP. La responsabilidad politica del Estado en este caso no
redundara, tal como se analizard, en enjuiciar a los responsables
individuales de los crimenes.

El siguiente apartado se dedicard, entonces, a examinar las
decisiones jurisdiccionales mas relevantes en el caso de la UP,
para intentar revelar como los avances jurisdiccionales que

85



evista Académica

R
N° 17 - Afio 2025 IZS5PYC. ISSN 2525-1600

sefialan la responsabilidad colectiva en cabeza del Estado no ha
redundado en investigaciones o0 enjuiciamientos a los
responsables individuales.

IV. Decisiones judiciales en el caso UP: entre la “culpa
colectiva” y los escasos responsables

A través de la jurisdiccion contenciosa administrativa la
institucionalidad colombiana inicid el reconocimiento de los
miembros de la UP como victimas. El principal argumento para
llegar a este tipo de decisiones es que Estado habia hecho caso
omiso a su obligacion de cuidado y proteccion de sus militantes
y simpatizantes; es decir, que existia una responsabilidad,
colectiva de conservacion de la vida y la integridad de la vida y
la integridad de parte del Estado que no se habia cumplido.

El Consejo de Estado (CE) profirié algunas decisiones en ese
sentido. Por ejemplo, en el caso de William Ocampo (asesinado
en 1992 cuando era alcalde electo de un municipio en
Colombia) el alto tribunal sustent6 que la victima habia
denunciado amenazas contra su vida por su pertenencia a la UP
y que basado en esa situacion, y en los ataques que se habian
producido hacia los upeistas, el Estado tenia la responsabilidad,
por su posicién de garante, de salvaguardar la integridad fisica
del alcalde electo (CE, 2019).

Igualmente, en el caso del homicidio de los hermanos
Ignacio, Francisco y Nidia Reyes, todos militantes de la UP, el
CE encontr6 que el Estado habia perdido la confianza de los
upeistas en cuanto a su deber de garantizar el libre ejercicio
politico (CE, 2017). De forma similar, en la sentencia de la
victima Josué Giraldo (asesinado en Villavicencio,
departamento del Meta, Colombia, en 1996) el CE, ademas de
determinar la omisién en el deber de asignarle todas las medidas
de seguridad necesarias por su condicion de dirigente de la UP,
adujo que se encontraba probada la participacion de integrantes
de la VII Brigada del Ejército en su muerte, por lo que ordend
que la Fiscalia culminara las investigaciones para esclarecer ese
homicidio (CE, 2014).

La responsabilidad colectiva del Estado en el caso UP
también ha sido establecida por la Corte Interamericana de
Derechos Humanos (CIDH). En mayo de 2010, la CIDH profirio
decision en el caso Manuel Cepeda. En esa jurisprudencia
condend al Estado colombiano al considerar que este habia
violentado derechos fundamentales como la vida, la integridad
personal, entre otros, de la victima y su familia. Para llegar a esa
conclusion analizé que el Estado colombiano no habia cumplido
con su obligacion de investigar de forma efectiva las violaciones

86



evista Académica

R
N° 17 - Afio 2025 IZS5PYC. ISSN 2525-1600

a los derechos humanos, de las cuales fueron victimas los
integrantes de la UP (Corte IDH, 2010).

Ahora bien, la Corte Suprema de Justicia de Colombia (CSJ)
advirtio, al analizar parte de los hechos de una masacre contra
los militantes y simpatizantes de la UP (en el municipio de
Segovia, Antioquia, en el afio 1988) que el exterminio de la UP,
mas alla de la responsabilidad estatal, era un crimen sistematico
en el que participaron agentes del Estado, aliados con grupos
paramilitares, el cual deberia catalogarse como genocidio por su
sistematicidad y planeacion (CSJ, 2013).

En ese mismo contexto, en octubre de 2013, la Sala de
Justicia y Paz del Tribunal Superior de Bogota, Colombia
(SJPTB) profirio sentencia contra el paramilitar Hébert Veloza
Garcia, (conocido como “HH”). En esa decision la SJPTB
describié algunos crimenes cometidos por “HH” y su grupo
paramilitar contra miembros y simpatizantes de la UP y como
esta forma de violencia obedecia a estructuras macrocriminales
amparadas desde el Estado (SJPTB, 2013). En uno de sus
testimonios “HH” narr6 que el movil para llevar a cabo los
asesinatos de miembros de la UP no era otro que su pertenencia
a ese movimiento politico, debido a que “una de las politicas de
las autodefensas era “desarticular” los movimientos que tenian
relaciéon con la politica de izquierda e influencia de las
“guerrillas” de izquierda” (SJPTB, 2013).

En mayo de 2014, la misma SJPTB profirié sentencia en el
caso del paramilitar Ramén Isaza. La decision narr6 parte de la
violencia ejercida contra la UP y le solicito a la Fiscalia
investigar la labor del aparato estatal en estos crimenes (SJPTB,
2014). Una decision similar se dio en el afio 2015. Alli, en el
caso del procesado Jhon Fredy Rubio, la SJPTB abordé algunos
hechos victimizantes en contra de militantes de la UP, en los
cuales habian participado agentes del Estado a los que debian
investigarse (SJPTB, 2014).

Sin embargo, parece ser (al traer el argumento de Arendt)
que, a pesar de las decisiones judiciales en el caso de la UP,
donde se condena colectivamente al Estado y se visibiliza tal
exterminio, lo cierto es que hasta ahora nadie individualmente es
responsable.

Como se observa, las anteriores decisiones han hecho énfasis
en la responsabilidad del Estado en el exterminio de la UP,
aunque la mayoria de ellas abogan, también, porque el Estado
no solo reconozca su responsabilidad, sino porque se
investiguen las responsabilidades individuales. Al respecto, la
Fiscalia General de la Nacién (FGN)? le reporté a la Jurisdiccion

2 Ente encargado de la investigacion criminal en Colombia.

87



Revista Académica

N° 17 - Afio 2025 IZS5PYC. ISSN 2525-1600

Especial para la Paz (JEP)® que se han proferido 246 sentencias,
en las cuales se han condenado a 18 miembros del Ejército y 10
agentes de Policia*, cifras que resultan infimas frente a un
universo de aproximadamente 6000 victimas y mas de veinte
afios de violencia sistematica contra los upeistas.

La “culpa colectiva” estatal parece ocultar, de tal forma, a los
responsables individuales del exterminio; es decir, a aquellos
que accionaron las armas, dieron las ordenes e impulsaron los
crimenes contra la UP. Colectivizar la culpa en el Estado
colombiano da como resultado dejar en las sombras a los
responsables, tal como lo propone Arendt.

V. Resultados

La UP surgio con el propdsito de buscar una salida negociado
al conflicto armado en Colombia y abrir espacios democréaticos
para otras visiones politicas. No obstante, esos esfuerzos de paz
se vieron truncados por el exterminio del cual fueron victimas
los miembros de ese movimiento politico. Este tipo de violencia
sistematica y generalizada en contra de la UP ha sido materia de
pronunciamientos judiciales, los que han catalogado estos
hechos como una violacién de los derechos humanos y un
crimen de lesa humanidad.

El sistema judicial ha llegado a la conclusion de que en el
caso del exterminio de la UP ha existido responsabilidad
colectiva del Estado y que en los evidentes patrones de
sistematicidad en los tipos de violencia ejercidos contra sus
miembros resulta indiscutible la participacion de agentes del
Estado.

Pese a tales decisiones, se ha hecho evidente que en el caso
de la UP han existido altos indices de impunidad. Como se
referia, la FGN sostiene que solo se han proferido 246

% La JEP es el componente judicial creado, luego de los Acuerdos de Paz en
Colombia, para juzgar a los responsables de los crimenes cometidos en el
marco del conflicto armado interno.

* “Sobre el particular, el informe de la Fiscalia General de la Nacién
establece que las investigaciones en la justicia ordinaria han sido
insuficientes para establecer la responsabilidad de los autores de estos
hechos. "De los 863 radicados, 809 estan siendo tramitados bajo la Ley 600
y 54 bajo la Ley 906. En lo que respecta a la Ley 600, 479 procesos, el
59.21% de los casos, no han superado la etapa de investigacion previa.
Adicionalmente, 267 procesos, es decir el 33% de los casos, se encuentran en
etapa de instruccion y 53 procesos, el 6.55% de los casos, estan en juicio".
Ademads, de las 246 sentencias proferidas, solo se ha condenado a dos
agentes del DAS, 18 miembros del Ejército y 10 agentes de la Policia”.
Victimizacién de miembros de la UP, Jurisdiccién Especial para la Paz,
acceso el 5 de febrero de 2021,
https://www.jep.gov.co/Especiales/casos/06.html

88



Revista Académica

N° 17 - Afio 2025 IZS5PYC. ISSN 2525-1600

sentencias donde se han condenado a 18 miembros del Ejército
y 10 agentes de Policia (JEP, 2021), esto muy a pesar de que
altos funcionarios han aceptado la responsabilidad colectiva o
politica del Estado colombiano en el exterminio de la UP, lo que
ha permitido que instituciones estatales, como el CNMH (2018),
investiguen y realicen, extrajudicialmente, informes histéricos
respecto de la persecucion y violencia sufrida por lo upeistas.

La “culpa colectiva”, no obstante, ha ocultado a los
responsables individuales del exterminio. No seria coherente
que cada individuo de la sociedad colombiana se sintiera
culpable por los crimenes contra la UP, debido a que, como se
describia con Arendt (2007, p. 151), la culpa solo se puede
generar en aquel individuo que ha ejecutado la conducta y no en
quien no ha participado directamente de la misma.

El “grito” de la sociedad colombiana en el cual todos nos
hacemos culpables del exterminio contra la UP si bien pareciera
reflejar una actitud reflexiva, también ha servido, como en el
caso de Alemania, para exculpar la responsabilidad de los
autores o participes.

Los criminales que ejecutaron los hechos de violencia
sistematica encuentran en la proclama todos somos culpables
una declaracion de invisibilizacidén con sus acciones, por cuanto
en el escenario donde la sociedad termina culpandose
colectivamente nadie, realmente, termina siendo responsable de
sus actos.

El bajo nimero de decisiones judiciales que han condenado a
sujetos involucrados en el exterminio de la UP, la forma en que
las investigaciones se han enfocado en determinar algunos
responsables individuales de los hechos de violencia y no la
estructura que lo fragu6 y teniendo en cuenta que ain no se
conoce quienes planearon y dieron las 6rdenes; demuestra que la
responsabilidad o “culpa colectiva” del Estado no ha repercutido
en las investigaciones y condenas de los responsables.

La responsabilidad colectiva en cabeza del Estado si bien ha
puesto en el escenario publico el exterminio de la UP no ha
redundado en acciones efectivas para juzgar, si quiera, a los
méaximos responsables del genocidio y como sociedad nos
enfrascamos en el grito todos somos culpables, pero nadie, hasta
ahora, lo es.

89



»
o

ISSN 2525-1600

3
<
o

-

4
t:
. g

N° 17 — Afio 2025

Bibliografia

Arango, R. (2013). La responsabilidad colectiva ante la crisis
moral y politica colombiana. Revista Iberoamericana de
Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones
Internacionales, namero. 20.
http://institucional.us.es/revistas/Araucaria/ Afi0%2015%
20%20N°%2029%20%202013/La%20responsabilidad%
20colectiva.pdf

Arendt, H. (1999). Eichmann en Jerusalén. Lumen.

Arendt, H. (2006). Los origenes del totalitarismo. Alianza
Editorial.

Arendt, H. (2007). Responsabilidad y Juicio. Paidos.

Centro Nacional de Memoria Histérica. (CNMH, 2018). Todo
pasé frente a nuestros ojos, el genocidio de la Union
Patridtica. CNMH.

Ciguela, J. (2015). La culpabilidad colectiva en el derecho
penal. Marcial Pons.

Consejo de Estado. (CE, 11 de febrero de 2009). Proceso 50001-
23-31-000-1992-04478-01(23067).

Consejo de Estado. (CE, 26 de junio de 2014). Proceso 50001-
23-31-000-1998-01262-01 (26029).

Consejo de Estado. (CE, 14 de septiembre de 2017). Proceso
050012333000201602780-01 (58945).

Corporacion Reiniciar (2014). “Victimizacion de miembros de
la Unién Patridtica (UP) por parte de agentes del
Estado”.  https://corporacionreiniciar.org/caso-up/caso-
up-jep/

Corte Interamericana de Derechos Humanos (Corte IDH, 26 de
mayo de 2010). Caso Manuel Cepeda Vargas vs.
Colombia.

Corte Suprema de Justicia. (CSJ, 15 de mayo de 2013). Proceso
33118.

Finchelstein, F. (1998) Los alemanes, el holocausto y la culpa
colectiva. Eudeba.

French, P. (1999). The corporation as a moral person.
University of Illinois.

Gomez, A. (2018) Genocidio, geopolitica y redes
transnacionales. Universidad de los Andes.

Jaspers, K. El problema de la culpa. Barcelona: Ediciones
Paidds, 1988.

Jurisdiccion Especial para la Paz (JEP, 2021). Victimizacion de
miembros de la  Union  Patridtica  (UP).
https://www.jep.gov.co/Sala-de-Prensa/Paginas/JEP-
abre-el-caso-06---Victimizacion-de-miembros--de-la-
Union-Patriotica-.aspx

90



Académica

. P_‘Y. C. ISSN 2525-1600

i

R
N° 17 - Afio 2025 f

Kateb, G. “Arendt y el juicio” (2008). En Hannah Arendt, el
legado de una mirada, editado por Agustin Serrano.
Sequitur.

Ortiz, 1. (2009). El genocidio politico contra la Union
Patridtica. UNAL.

Pérez, J. (2014). Sistema de atribucién de responsabilidad penal
a las personas juridicas. Dykinson.

Pettit, P. (2009). Philosophy of the social sciences,
philosophical theory and scientific practice. Cambridge
University Press.

Prior, A. (2009). Voluntad y responsabilidad en Hannah Arendit.
Biblioteca Nueva.

Romero, R. (2015). Unién Patriotica, expedientes contra el
olvido. Centro de Memoria, Paz y Reconciliacion.
Sanchez, C. (2011). “La responsabilidad politica en Hannah
Arendt”. Taula quaderns de pensament, no. 43.
https://www.raco.cat/index.php/Taula/article/view/27009

2/357659

Santofimio, R. (2011). La izquierda y el escenario politico en
Colombia, El caso de la Union Patridtica 1984-1986: U.
de Caldas.

Tribunal Superior de Bogotad. (TSB, 29 de mayo de 2014).
Proceso 11-001-60-00253-2007 82855.

Tribunal Superior de Bogota. (TSB, 9 de diciembre de 2014).
Proceso 110016000253-2006-82611.

Tribunal Superior de Bogota. (TSB, 3 de julio de 2015). Proceso
110016000253-200883167.

Vargas, J. (2012). “La persona: su funcién politica y su
responsabilidad moral en el pensamiento de Hannah
Arendt”. En Hannah Arendt. Politica, violencia,
memoria, compilado por Laura Quintana y Julio Vargas.
U. de los Andes.

91



