
N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

72 

 

ENTRE LA ETÉREA CULPA COLECTIVA Y LOS 

ESCASOS RESPONSABLES: EL EXTERMINIO DE LA 

UNIÓN PATRIOTICA (UP) - COLOMBIA 

 

BETWEEN THE ETHEREAL COLLECTIVE GUILT 

AND THE FEW RESPONSIBLE: THE 

EXTERMINATION OF THE PATRIOTIC UNION (UP) - 

COLOMBIA 

 

David Felipe Guarín Hernández
1
 

Universidad de los Andes, Colombia 

 
Recibido: 17/07/2025 – Aceptado: 12/11/2025 

 

Resumen 

El propósito de este ensayo es criticar la culpa colectiva como 

potencial estrategia para invisibilizar a los responsables 

individuales en graves crímenes contra la humanidad, desde la 

perspectiva de Arendt, enfocando esa crítica en el caso del 

exterminio de la Unión Patriótica (UP) en Colombia. El sistema 

judicial, a través de distintos pronunciamientos, ha determinado 

la responsabilidad del Estado en la comisión del exterminio de 

la UP; no obstante, esa responsabilidad colectiva no ha 

redundado en la investigación y judicialización de los 

responsables directos de esos delitos. Así, es posible que un 

escenario en donde todos seamos culpables nadie, finalmente, 

termine siendo responsable por la participación directa en graves 

crímenes como el de la UP. 

 

Palabras clave: Responsabilidad; culpa; estado; sociedad; 

exterminio.  

 

Abstract 

The purpose of this paper is to criticize collective guilt as a 

potential strategy to make the individual responsible for serious 

crimes against humanity invisible, from Arendt's perspective, 

focusing this criticism on the case of the extermination of the 

Patriotic Union (UP) in Colombia. The judicial system, through 

different pronouncements, has determined the responsibility of 

the State in the commission of the extermination of the UP; 

However, this collective responsibility has not resulted in the 

investigation and prosecution of those directly responsible for 

these crimes. Thus, it is possible that a scenario in which we are 
                                                           
1
 davidf.guarin@gmail.com 



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

73 

 

all guilty no one, finally, ends up being responsible for direct 

participation in serious crimes such as that of the UP. 

 

Keywords: Responsibility; guilt; state; society; extermination. 

 

 

I. Introducción 

 

Luego de la segunda guerra mundial la responsabilidad como 

concepto jurídico y moral adquirió mayor relevancia. Para 

pensadores y juristas de mediados del siglo XX era 

indispensable que las sociedades occidentales cuestionaran su 

papel en ese conflicto y analizaran qué labor desempeñaron 

durante el genocidio perpetrado por los nazis. Se creó, entonces, 

en el imaginario y en la literatura de la época (como en el caso 

de Jaspers) una colectivización de la culpa en las sociedades, en 

la que se reconocía la omisión o acción de todos sus miembros 

como una forma política de abordar las consecuencias y 

crímenes cometidos en la guerra.  

Para Arendt esas formas de culpabilización colectiva 

desencadenaron que los responsables individuales que 

participaron directamente en el genocidio perpetrado por los 

nazis evadieran los juicios por sus actos. En un escenario donde 

todos son culpables nadie termina siéndolo, afirma Arendt 

(2007). La gran mayoría de criminales nazis nunca fueron 

juzgados y parte de esa situación se generó debido a que la 

sociedad occidental se enfocó en direccionar la culpa al 

colectivo, en un sentido metafísico según Jaspers (1988), y no a 

los responsables directos de esas acciones. 

Una situación similar ocurre con el caso de la UP. Los 

militantes de ese movimiento político fueron perseguidos, 

amenazados y eliminados del escenario político. Más de 6000 

víctimas de la UP representan el exterminio de todo un partido 

político en Colombia. Frente a tales crímenes, el sistema judicial 

se ha pronunciado en el sentido de condenar colectivamente al 

Estado colombiano por la omisión de garantizar las condiciones 

de seguridad necesarias para el ejercicio político de los upeístas 

y ha declarado la obligación del Estado de investigar a los 

responsables individuales de estos crímenes. 

No obstante, las condenas contra el Estado han arrojado 

escasos resultados en materia de investigaciones o juicios de los 

responsables individuales, por lo que es probable que la sanción 

al Estado colombiano pueda ser un telón más en el que esos 

responsables se oculten en la culpa colectiva para no asumir los 

crímenes en el exterminio de la UP. 



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

74 

 

Así, la presente investigación tiene el objetivo de realizar una 

crítica a la culpa colectiva, desde la visión de Arendt, como 

posible forma de invisibilizar la responsabilidad individual de 

quienes han cometido graves crímenes, como en el caso de la 

UP. 

El primer capítulo analizará la distinción entre los conceptos 

de culpa y responsabilidad y la crítica de Arendt a la 

colectivización de esa culpa. La segunda parte realizará un breve 

análisis de las decisiones judiciales que han condenado al Estado 

colombiano por el caso UP y cómo estas no han redundado en la 

judicialización de los responsables de estos crímenes y por 

último se darán algunas conclusiones.   

 

 

II. Culpa y responsabilidad: Arendt, el caso Eichmann y la 

crítica a la colectivización de la culpa. 

 

II.1. Diferencia entre culpa y responsabilidad 

 

La responsabilidad tiene su acepción en el término del latín 

“respondere” que representa dar respuesta a un cuestionamiento. 

Su significado tiene que ver, por ende, con la obligación de 

responder ante los interrogantes o los cargos que se formulen. 

Sin embargo, el mejor escenario donde se puede definir la 

responsabilidad se encuentra en lo judicial, donde este concepto 

será el modelo por el que se espera que una persona responda 

por las consecuencias de sus actos. 

La responsabilidad podrá determinar, conforme con la 

conducta de los sujetos, quien debe ser recompensado o 

castigado. Así, servirá como criterio para evaluar las acciones 

humanas de acuerdo con los ordenamientos normativos o 

sistemas legales que garanticen la convivencia en sociedad 

(Arango, 2013). 

El concepto de responsabilidad ha tenido un largo trasegar en 

el derecho y en la filosofía política. En la filosofía clásica la 

responsabilidad se abordaba a partir de modelos de acciones y 

consecuencias, en el que solo se discutía qué sujeto habría 

ocasionado el hecho y cuáles eran las consecuencias de este, 

dejándose a un lado el procedimiento judicial que probaría si el 

individuo fue quien ocasionó el suceso (Kateb, 2008). 

No obstante, no es hasta Kant y Locke que el concepto de 

responsabilidad adquiere importancia para la filosofía política 

contemporánea (Arango, 2013). Para estos pensadores la 

autonomía de los individuos como seres libres e independientes, 

que deciden sobre sus actos, será el fundamento de la 

responsabilidad en la modernidad.  



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

75 

 

A mediados del siglo XX la responsabilidad tomó relevancia 

para la filosofía política después de la segunda guerra mundial. 

Pensadores como Arendt, Derrida, Jaspers, Foucault y Agamben 

desarrollaron diversos cuestionamientos frente a lo ocurrido con 

el régimen nazi y las formas en que la culpa y la responsabilidad 

se entretejen entre sociedad e individuo. 

Asimismo, la responsabilidad será para la ciencia jurídica el 

motor que mueve su relación entre sociedad e individuos, sobre 

los cuales ejerce su poder de enjuiciamiento. Así, la 

responsabilidad, basada en la autonomía de las personas, podrá 

fundamentar los procesos judiciales en contra de quienes 

incumplan un sistema legal normativo y será el cimiento para 

enjuiciar a las personas sus acciones u omisiones. No solo los 

humanos serán responsables, sino que, a la vez, en los modernos 

sistemas legales, las personas jurídicas, es decir, aquellas 

entidades abstractas en las que participan un número plural de 

individuos, podrán ser sujetos de responsabilidad judicial (Pérez, 

2014).  

Para algunos autores (Cigüela, 2015), la responsabilidad es 

un concepto más flexible moral y éticamente considerado que el 

concepto de culpa, pues el primero tiende a desligarse de la 

moral y la ética para considerar normativamente la conducta de 

los seres humanos e, igualmente, puede abarcar al individuo y a 

los sujetos colectivos, lo que no es posible cuando nos referimos 

a la culpa. 

La culpa ha sido explicada moralmente como aquella carga o 

imposición que lleva consigo cada persona por su pertenencia a 

una especie o pueblo (Cigüela, 2015, pp. 43-50). La culpa tiene 

un amplio espectro desde la moral, pues en ella confluyen el 

pecado y la carga que implica haberlo cometido hasta obtener el 

perdón. Ese perdón proviene de la decisión de un grupo de 

personas con las que compartimos un sistema normativo moral 

que nos indica cómo debe ser nuestro actuar en comunidad. 

No obstante, la culpa es un lastre que debemos cargar 

individualmente y que solo se genera por nuestras acciones 

individuales por transgredir las normas morales de un grupo 

(Vargas, 2012, pp. 67-84). Esto quiere decir que la culpa 

siempre se singulariza y no se puede transpolar a los demás 

miembros de la comunidad, por lo que no podría considerarse la 

existencia de una culpa colectiva, pues esto sería contrario al 

sentimiento de culpa que se vislumbra desde el individuo hacia 

lo demás miembros de la comunidad. 

La culpa, entonces, tendría como espacio de comprensión al 

individuo, mientras que la responsabilidad se podría comprender 

de forma más amplia, pues abarcaría a la persona y a los grupos 

de seres humanos que puedan asociarse o compartir rasgos 



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

76 

 

similares, lo que de cierta forma le retiraría buena parte de la 

carga moral que esta pueda tener. Así, es posible que exista 

responsabilidad sin que exista culpa (como en las formas de 

responsabilidad objetiva). 

Por ende, en el concepto de responsabilidad [sí] cabrían los 

juicios de reproche en contra de los sujetos colectivos, por lo 

que los sistemas legales darán un salto conceptual en tanto “lo 

que no cabe en la culpa tiene [posiblemente] cabida en la 

responsabilidad” (Cigüela, 2015, pp. 43-50). 

 

II.2. La responsabilidad individual de Eichmann  

 

Una vez culminó la segunda guerra mundial surgió un 

elemento respecto de aquellas personas que hicieron parte, por 

acción u omisión, del genocidio llevado a cabo por el nazismo: 

cuál era su responsabilidad. El cuestionamiento era válido si se 

tenía en cuenta que muchos de quienes participaron en el 

genocidio justificaban sus acciones a partir de que al hacer parte 

de un aparato organizado de poder simplemente cumplían 

órdenes que emanaban de sus mandos superiores; por ende, si el 

rango de decisiones emanaba de la cabeza del régimen nazi 

verticalmente, el único responsable de las órdenes que se 

impartían era Adolf Hitler. 

El argumento de quienes participaron en el genocidio 

perpetrado por el nazismo de considerarse una pieza más en la 

maquinaria del exterminio no fue cuestionado en los juicios de 

Nuremberg, donde se juzgó a algunos de los máximos 

responsables del régimen nazi no por su responsabilidad en el 

genocidio, si no por su participación en la guerra contra las 

potencias aliadas. De ese modo, la responsabilidad individual de 

quienes fueron colaboradores del genocidio nazi quedó 

encubierta por las condenas a algunos de los máximos 

responsables de la guerra, por lo que las vidas cotidianas de los 

demás partícipes se mantuvieron sin ningún tipo de 

cuestionamiento legal o moral.  

Pese a las políticas del silencio y del enfoque guerrerista de la 

guerra fría, la pregunta por lo que había ocurrido en Europa en 

tiempos de la segunda guerra estaba en el aire. Las explicaciones 

que se daban respecto a que un puñado de irracionales, 

frenéticos y sanguinarios habían llevado al pueblo alemán a 

enfrascarse en un genocidio no eran del todo acogidas por las 

nuevas generaciones.  

En tal escenario, el juicio llevado a cabo al oficial nazi Adolf 

Eichmann, en 1961, fue la manera de cuestionar la “culpa 

colectiva” del pueblo alemán en el genocidio del pueblo judío, 



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

77 

 

por cuanto era evidente que cada hombre que participó en el 

exterminio tenía responsabilidad individual en esos hechos.  

Arendt, al describir y analizar lo ocurrido en el juicio de 

Eichmann, cuestionó un elemento moral y judicial del genocidio 

nazi: la responsabilidad. Para Arendt, lo que le llamaba la 

atención del exoficial nazi era su impasividad y falta de 

reflexión frente a los cuestionamientos que se le hacían del 

genocidio contra los judíos; e, igualmente, le impactaba 

sobremanera que Eichmann se asemejaba a cualquier otro ser 

humano con su mismo nivel de formación cultural y social 

(Arendt, 1999, pp. 35-86). 

Para Arendt, Eichmann no se diferenciaba de ninguna 

persona del común y en nada se parecía a un sádico que buscara 

exterminar a otro ser humano. Desde su análisis, cuestionó el 

supuesto “absurdo” de los crímenes nazis, por cuanto quienes 

los ejecutaban no eran seres delirantes que obedecían 

ciegamente a un líder, sino que tenían pleno conocimiento de 

cada uno de sus actos (Arendt, 1999, pp. 55-58). 

Eichmann no sería una tuerca más en la maquinaria que se 

creó para exterminar a los judíos; por el contrario, con sus 

acciones y determinaciones era responsable del genocidio. Así, 

los argumentos que exponían que Eichmann era un escueto 

burócrata que tomaba decisiones en una oficina, que nunca 

participó directamente de las matanzas y que su trabajo de dar 

las órdenes para la deportación de judíos a los campos de 

exterminio lo podría haber realizado cualquier otro, sin que eso 

cambiara el curso de los hechos, no lo liberaba de su 

responsabilidad.  

La importancia del juicio a Eichmann era la revelación de la 

humanidad del oficial nazi. En él no había síntomas de locura y 

no era una pieza más de la “culpa colectiva” del pueblo alemán 

en el exterminio a los judíos (Arendt, 1999, pp. 99-109). Por 

tanto, el juicio debía sustraerlo de la supuesta colectivización de 

la responsabilidad del genocidio, para que individualmente 

respondiera por sus acciones.  

 

II.3. La culpa a través de Jaspers 

 

Karl Jaspers fue un psicoanalista y filósofo alemán que 

padeció la violencia del régimen nazi, pues fue perseguido por 

ese gobierno. Luego de vivir los horrores del nacionalsocialismo 

se interesó por la reconstrucción cultural y social de Alemania, 

en la posguerra, por lo que el ser humano y su convivencia con 

los demás fue fundamental en su obra filosófica. 

Para efectos de la presente investigación, nos concentraremos 

en uno de los textos de Jaspers: El problema de la culpa (1988, 



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

78 

 

pp. 43-102). Para aquel, lo ocurrido en el régimen nazi debía ser 

analizado más allá de quiénes participaron directamente de las 

matanzas del régimen nazi, por lo que cada individuo de la 

sociedad alemana debía cuestionar su papel en el nazismo y cuál 

fue su aporte para que se llevara a cabo el genocidio contra los 

judíos (Jaspers, 1988, pp. 59-64). 

Frente a la catástrofe moral que representó el nazismo, 

Jaspers describió cuatro tipos de culpa que podrían ser aplicadas 

al pueblo alemán: criminal, moral, política y metafísica (Jaspers, 

1988, pp. 43-102). La culpa criminal es aquella que se genera 

por infringir un ordenamiento jurídico y tiene como castigo la 

imposición de una sanción legal; por ende, quien dolosamente 

cause la muerte a otra persona deberá ser condenado por ese 

delito. 

La culpa moral es aquella de la cual es portadora toda 

persona que con sus acciones haya causado lesiones a otra, por 

lo que llevará en su conciencia la transgresión de otro ser 

humano (Jaspers, 1988, pp. 58-77). La culpa moral se basa en la 

autonomía que como seres humanos tenemos para tomar 

decisiones frente a nuestro proceder, por lo que no valdría para 

nuestra conciencia sostener que actuamos en obediencia de 

órdenes (Arango, 2013, pp. 155-167). Este tipo de culpa no 

implica que estemos frente a una acusación criminal, pues es 

posible que no seamos juzgados penalmente por nuestras 

acciones, pero tengamos que responder ante nuestra conciencia. 

La culpa política se entiende únicamente por los actos de un 

gobierno que por sus acciones o políticas implementadas puede 

llevar a que se generen graves hechos de violencia como la 

afectación a la libertad, la integridad física o la vida de las 

personas. Para Jaspers no sería posible que como individuos nos 

libremos de la responsabilidad política que como sociedad 

tenemos frente a las decisiones tomadas por un gobierno, así no 

hubiésemos sido afines con este. La culpa política es un legado 

o herencia que debemos aceptar como forma de “culpa 

colectiva” de la cual todos debemos hacernos cargo (Jaspers, 

1988, pp. 43-102). 

Por último, Jaspers desarrolla la categoría de culpa 

metafísica. Este tipo de culpa se basa en un principio 

desarrollado a mediados del siglo XX: la solidaridad. Como 

individuos que hacemos parte de comunidades políticas y 

sociales, somos corresponsables de cualquier tipo de injusticia 

que ocurra en el mundo, por lo que es nuestro deber actuar 

frente a actos que atenten contra la dignidad de las personas, sin 

importar el riesgo que eso pueda significar (Jaspers, 1988, pp. 

63-70). 



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

79 

 

Somos responsables, conforme con la culpa metafísica, de 

cada acto injusto contra algún individuo en cualquier parte del 

mundo, pero somos más responsables de aquellos actos sobre 

los cuales pudimos haber realizado alguna acción para evitarlo 

(Jaspers, 1988, pp. 43-102). Esta culpa es mucho más extrema 

que los otros tipos de culpabilidad, pues en esta es procedente 

dar la vida, si es necesario, para evitar una injusticia.  

La propuesta de Jaspers en relación con la culpa metafísica 

será la más explorada y analizada. Diversos autores han querido 

adoptar su esquema de corresponsabilidad de la culpa y el 

profundo sentido de solidaridad que implica el desplazamiento 

de la culpa individual para convertirla en colectiva. En un 

sentido amplio, han querido debatir el papel de las sociedades en 

graves hechos de violencia sistemática (exterminios o 

genocidios), por cuanto no solo deben ser cuestionables aquellos 

actos que puedan ser considerados como punibles desde el 

derecho penal (culpa criminal), si no que la culpa metafísica nos 

invita a examinar como pequeños actos de colaboración, tales 

como la negligencia o la delación, sustentan sistemáticos hechos 

de violencia (Arango, 2013, pp. 155-167). 

La culpa metafísica será la principal carta argumentativa de 

Jaspers para abordar la “culpa colectiva” de la sociedad 

alemana. De ese argumento, a su vez, partirán otros tipos de 

análisis que desarrollarán una supuesta “colectivización de la 

culpa” como forma de cuestionar el rol de las sociedades en 

complejos escenarios de violencia a gran escala. 

Es factible que la postura de Jaspers frente a la 

colectivización de la culpa haya llevado a desarrollos más 

especializados de lo que después se conocerá como “culpa 

colectiva”. Este tipo de culpa se basa en atribuir a un grupo de 

personas que comparten rasgos similares o a una asociación de 

individuos la culpabilidad en la comisión de actos que atentan 

contra las normas sociales u ordenamientos jurídicos 

(Finchelstein, 1988, pp. 32-35). 

Si bien los actos son cometidos por cada individuo, existen 

comportamientos sociales que nos vinculan y nos hacen 

considerarnos comunidad. Los colectivos sociales o 

comunidades, normalmente, comparten características similares, 

lo que posibilita asociarnos en un conjunto. En ese sentido, esos 

rasgos característicos, esas asociaciones humanas, pueden 

convertirnos en sujetos colectivos que, a pesar de su abstracción, 

podrían ser sujetos de derechos y obligaciones, como cualquier 

otra persona individualmente considerada (Petit, 2009, pp. 69-

73). 

Algunos autores han considerado a los sujetos colectivos 

como portadores de obligaciones y acarreadores de culpa. Esto 



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

80 

 

por cuanto la colectivización de esta última representaría una 

voluntad que se encuentra más allá de los individuos que hacen 

parte de los conjuntos humanos con rasgos característicos (Petit, 

2009, pp. 69-73). Si bien para Jaspers el individuo era el agente 

principal de la historia de la humanidad, es posible que su 

propuesta de culpa metafísica hubiese llevado a difuminar, 

conceptualmente, la voluntad de las personas individualmente 

consideradas. 

Investigaciones académicas van mucho más allá y proponen 

una responsabilidad penal en cabeza de organizaciones sociales 

que se pueden considerar responsables de conductas punibles 

(French, 199, pp. 207-210). Igualmente, existen argumentos que 

esgrimen cierta capacidad de raciocinio de agentes colectivos 

que se encuentra por encima de la voluntad de los individuos 

que la conforman, casi como si la entidad abstracta tuviese 

patrones de comportamiento autónomos al de las personas que la 

constituyeron (Petit, 2009, pp. 69-73). 

Sin embargo, estas propuestas de autonomía volitiva de las 

personas jurídicas, o de los agentes colectivos, no tienen en 

cuenta que quienes las conforman, en el fondo, son sujetos con 

la capacidad de tomar decisiones y con la libertad de elección, 

por lo que aducir cierta capacidad de raciocinio en cabeza de 

una entidad abstracta nos llevaría al absurdo de interpretar a los 

seres humanos como autómatas. 

Las características similares o lazos de solidaridad que puede 

entablar un grupo de personas si bien nos hace poseedores de 

cierto grado de compromiso social con nuestros congéneres, no 

significa que, por ese solo hecho, actuemos de la misma manera 

ante situaciones límite como la consumación de graves 

crímenes. 

Buena parte de los trabajos posteriores respecto de la culpa 

en Jaspers abordarán el análisis de la culpa metafísica en donde 

solidariamente todos somos culpables de cualquier injusticia que 

ocurra en el mundo. De tal modo, el debate se centrará en las 

formas en que las sociedades asumen la “culpabilidad” por 

graves violaciones a los derechos humanos, a su vez que en las 

discusiones por cómo superar como colectivos graves hechos de 

violencia; sin embargo, se desligará de cuestionar a los 

responsables individuales de los hechos. La culpa criminal se 

verá opacada por los cuestionamientos hacia la sociedad, razón 

por la que se pone sobre la mesa un espacio aún no considerado 

consistentemente: ¿es posible que donde todos somos culpables 

nadie termina siéndolo?  

 

 

 



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

81 

 

II.4. Arendt y los diferentes tipos de responsabilidad   

 

El pasado nos interpela como sujetos y sociedad. No es 

posible abstraernos de sus consecuencias, ni de los hechos que 

devienen hacia el presente. Las sociedades, entonces, deben 

cuestionar qué papel han cumplido en el pasado y qué 

aprendizajes nos quedan hacia el futuro. No podemos silenciar 

lo acaecido, por cuanto implicaría renunciar a enjuiciarnos 

políticamente por nuestros errores y aciertos. 

El juicio político es el cuestionamiento a los actos del pasado 

y es lo que Arendt llama responsabilidad política. Ese tipo de 

responsabilidad es aquella que asumen los gobiernos o los 

pueblos por los actos cometidos por sus predecesores o por las 

políticas diseñadas por unos u otros. La responsabilidad puede 

ser por actos considerados buenos o malos del pasado y debe ser 

asumida colectivamente (Sánchez, 2011, p. 166).  

Admitir la responsabilidad política de un gobierno, pueblo o 

nación frente a graves crímenes involucra el cuestionamiento a 

sus instituciones, a los aparatos diseñados para el ejercicio del 

poder, a sus valores sociales y a las políticas que como sociedad 

implementaron. Los cuestionamientos que como colectivo se 

deben realizar solo se analizan desde una perspectiva política y 

siempre tendrán la finalidad de avanzar hacia la consolidación 

de sistemas sociales y políticos más justos. 

Si bien Arendt creía en la necesidad de que la sociedad 

alemana asumiera la responsabilidad política frente al genocidio 

de judíos, gitanos, disidentes políticos y otros grupos sociales en 

la Europa de la segunda guerra mundial, por cuanto era 

necesario reflexionar respecto de los valores y principios de los 

sistemas políticos y sociales, también es cierto que criticaba las 

formas en que las “culpas colectivas” pretendían ser el remplazo 

de la responsabilidad individual. 

La responsabilidad política, al igual que la culpa política 

(Jaspers, 1988, pp. 43-82), no implicaba un juicio criminal 

dentro del escenario judicial, mientras que quien tuviese 

responsabilidad individual en una conducta punible debía asumir 

un juicio moral, pero especialmente jurisdiccional.  

Aquí, el individuo como ser libre y autónomo cobra especial 

relevancia en la manera de comprender la responsabilidad 

individual en Arendt (2007, pp. 157-158). No sería procedente 

juzgar a un ser humano que no actúa movido por la autonomía o 

si le estimara como la pieza de un engranaje que se mueve con o 

sin su voluntad. La idea liberal de autonomía es primordial para 

interpretar porqué cada persona debería responder por sus actos 

individualmente considerados. 



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

82 

 

Este elemento individualizante de la conducta es lo que para 

Arendt hace tan importante el proceso judicial (Arendt, 2007, p. 

159). En ese ambiente jurisdiccional es que el individuo deja de 

ser parte de un sistema, de una maquinaría, para asumir sus 

actos como individuo que posee la conciencia de evaluar sus 

acciones en cuanto acordes con la ley o con la moral humana. 

Si el sistema legal de un estado resulta contrario a principios 

legales internacionales el individuo, como ser autónomo, debería 

tener la capacidad de decidir no acoger una norma legal que 

atente contra esos principios (Arendt, 2006, pp. 98-101). De no 

hacerlo correspondería juzgársele por sus acciones, así aquel 

actuara basado en un sistema legal que sí permitiera tomar 

arbitrariamente la vida de quien se considere contrario. 

Arendt proponía una fuente de obligaciones más allá del 

Estado-nación, pues es notorio que en un sistema político donde 

el texto de la ley no refleje principios básicos de convivencia se 

debería acudir a las obligaciones morales que como personas 

mantenemos con nuestro prójimo para salvaguardar derechos 

universales (Sánchez, 2011, pp. 160-161).  

Si bien como miembros de una sociedad somo deudores de 

un legado o tradición, desde luego también somos responsables 

individuales de las conductas que ejecutamos, por lo que sobre 

ellas no pueden ser responsables los demás miembros de la 

sociedad, pues cada uno de nosotros contamos con la libertad de 

discernir y decidir. 

Es posible, que como individuos, que hacemos parte de 

colectivos sociales, ante actos graves y sistemáticos crímenes 

tengamos responsabilidad moral en cuanto al silencio frente a la 

injusticia (Jaspers, 1988, pp. 72-81); sin embargo, en el otro 

costado se encuentran los sujetos que accionaron el arma 

homicida, dieron las órdenes o planearon las matanzas, los 

cuales no solo tienen responsabilidad moral por sus acciones, si 

no que cuentan con el deber de comparecer ante la justicia para 

ser declarados responsables individuales por sus conductas 

punibles a los ojos de las leyes estatales o internacionales.  

Por otra parte, para Arendt el argumento de que los 

criminales de guerra deben ser considerados una pieza más de 

un engranaje, utilizada recurrentemente para negar su autonomía 

y responsabilidad, pone de presente la falacia de que la orden de 

ejecutar graves crímenes se encontraría por encima de la 

voluntad de quienes materialmente la realizan (Arendt, 2007, p. 

59). 

Para Arendt, si bien es necesario entender el funcionamiento 

de las burocracias dedicadas al exterminio de personas y los 

sistemas políticos diseñados para tal fin, la responsabilidad 

individual en la ejecución de graves crímenes no podría 



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

83 

 

exculparse aduciendo ser una pieza más de la maquinaría, por 

cuanto como sujetos detentamos obligaciones morales y legales 

que se encuentran por encima de lo colectivo (Prior, 2009, pp. 

45-50). 

Todas las formas de gobierno sean democráticas, 

monárquicas o tiranas, deben contar con personas que acaten sus 

reglamentos y leyes. No existe ningún gobierno que pueda llevar 

a cabo un proyecto político sin la ayuda de sus gobernados, por 

lo que de una u otra manera debe contar con el consentimiento 

de los individuos. En la obediencia existe el consentimiento, en 

este se encuentra la posibilidad de decidir y en decidir está el 

espacio autónomo para tomar acciones u omitir intervenir 

(Arendt, 2006, pp. 98-101).  

 

II.5. Crítica de Arendt a la culpa colectiva 

 

En el nazismo se presentó un cambio sistemático en el 

sistema moral de la sociedad alemana, pues, según Arendt, 

justificar las matanzas de miles de personas requería una 

modificación del conjunto de principios (Arendt, 2007, p. 78). 

De tal forma, para los soldados alemanes el horror no se 

encontraba en asesinar, sino en el sacrificio que implicaba tener 

que hacerlo. 

No obstante, la caída del orden volitivo del pueblo alemán no 

es un ejemplo de que los preceptos morales se puedan modificar 

a conveniencia (Arendt, 2007, p. 81). Todo lo contrario, cuando 

los sistemas legales fallan a lo único que se puede acudir es a la 

moral y a los valores universales que preservan la vida. Un 

paradigma de lo anterior fue el juicio en contra de los máximos 

responsables del nazismo, en donde a falta de normas legales 

que previeran conductas criminales de tal envergadura resultó 

inevitable acudir a la moral como modo de juzgar sus conductas. 

A pesar de lo anterior, Arendt insinúa un desplazamiento 

metódico en los estados modernos de la responsabilidad moral y 

judicial individual hacia la sociedad en su conjunto (Arendt, 

2007, p. 82). Para muchos de quienes participan directamente de 

graves crímenes contra la humanidad es más sencillo ampararse 

en la culpa colectiva que afrontar la responsabilidad propia. 

Los análisis generalizados de la culpa pueden llevar a que los 

responsables individuales, quienes directamente participaron de 

los crímenes, se amparen en la “culpa colectiva” para evadir su 

responsabilidad. Cuando todo un pueblo agita las banderas de la 

culpabilidad nadie, realmente, resulta serlo (Arendt, 2007, p. 

151). 

Contraria a la abstracta “culpa colectiva”, las normas legales 

y morales tienen en común que hacen referencia al individuo y a 



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

84 

 

sus actos. El procedimiento judicial tiene la importancia que 

aparta la pieza del engranaje y la individualiza; es decir, retira al 

sujeto del sistema del que hace parte y lo recupera como persona 

para juzgarlo como un individuo. 

No existiría, entonces, la “culpa colectiva”, pues solo tendría 

sentido que se abordara la culpabilidad o inocencia en términos 

individuales, teniendo en cuenta que nadie puede sentirse 

culpable moral o legalmente de hechos en los cuales no ha 

participado directamente (Arendt, 2007, p. 58). Para ese 

propósito existe la responsabilidad política como manera de 

asumir hechos que como sujetos colectivos se hayan ejecutado 

sin nuestra directa contribución. 

Eichmann consideraba que solo quien hubiese estado en sus 

mismas condiciones y circunstancias podría juzgar las 

decisiones que tomó durante la guerra. Nadie que no hubiese 

estado en condiciones similares podría juzgarlo más que por su 

responsabilidad política por haber pertenecido al nazismo. Para 

Arendt, este argumento refleja un grave problema de las 

sociedades modernas respecto a no querer juzgar las acciones de 

sus congéneres: “Parece estar enraizado el temor a expresar un 

juicio, a dar nombres y a personalizar reproches” (Arendt, 2007, 

p. 52). 

No pretender juzgar la conducta de los demás individuos, por 

no poder calificar como hubiésemos actuado en una situación 

similar, fue una paradoja subsanada por el juicio moral y el 

proceso judicial, según Arendt (Arendt, 2007, pp. 58-60). Los 

individuos que viven en sociedad tienen la capacidad moral de 

discernir qué conductas se encuentran acordes con el normal 

compartimiento de la ciudadanía y cuáles pueden ser 

cuestionadas por ser contrarias a la convivencia y a valores 

universales.  

Es posible que se le cuestionara a Eichmann por no sentir un 

verdadero arrepentimiento por los actos cometidos en su paso 

por el nazismo, pues en el mundo occidental se apela a hombres 

con conciencia que deberían contar con la lucidez necesaria para 

no querer cohabitar dentro de sí con un genocida (Arendt, 2007, 

p. 156); no obstante, como el nazismo demostró que no todas las 

personas acuden a la conciencia y a la moral cuando participan 

en graves crímenes contra la humanidad, el sistema judicial y los 

principios universales deben permanecer como faros de la 

humanidad que permitan juzgar esas conductas, así nos 

encontremos frente a sujetos que conviven sin problema con su 

culpa. 

Por tanto, si bien es relevante asumir como gobierno o nación 

la responsabilidad política en graves hechos de violencia a gran 

escala, con el objeto de construir sociedades más justas y 



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

85 

 

reflexivas, tal como lo propone Jaspers en la culpa política, 

también es cierto que esa asunción de colectivización de la culpa 

no puede ensombrecer a los responsables individuales de hechos 

tan atroces como genocidios o exterminios, por cuanto quienes 

hicieron parte de esas conductas tenían plena conciencia de sus 

actos y no eran piezas de una maquinaría de la cual no podrían 

sustraerse. 

 

III. La UP: política y exterminio  

 

La UP nació como movimiento político, en el año 1985, 

producto de los diálogos de paz entre la guerrilla de las FARC 

(Fuerzas Armadas Revolucionarias de Colombia) y el Gobierno 

Nacional. El movimiento tenía como propósito ser la plataforma 

política para que los miembros de esa organización insurgente se 

reincorporaran políticamente a la vida civil y dejaran sus armas 

(Ortiz, 2009, pp. 27-35).  

En el año 1986 la UP participó por primera vez en unas 

elecciones donde lograron importantes réditos políticos. Los 

resultados electorales conseguidos se registraron como los más 

abultados conseguidos, hasta ese momento, por un movimiento 

de izquierda en Colombia (Santofimio, 2011, p. 151). Esos 

logros fueron rápidamente ensombrecidos por las acciones 

violentas contra dirigentes y simpatizantes de la UP. En un 

periodo muy corto, buena parte de los upeístas que habían sido 

elegidos en cargos de elección popular fueron perseguidos, 

amenazados o asesinados (Gómez, 2018, pp. 87-95). 

La violencia contra la UP fue una constante desde los inicios 

del movimiento hasta su desaparición temporal, con la pérdida 

de su personería jurídica, en el año 2002. El Centro Nacional de 

Memoria Histórica (CNMH) documentó más de 4153 víctimas 

(CNMH, 2018, P. 108). Otras cifras menos alentadoras se 

refieren a más de 6000 víctimas del exterminio de la UP, tal 

como lo ha señalado la Corporación Reiniciar (Reiniciar, 2021). 

Al principio de la década del dos mil, distintos 

pronunciamientos judiciales han abordado el caso de la UP. La 

mayoría de estos, como se verá a continuación, están más 

relacionados con endilgar responsabilidades colectivas en 

cabeza del Estado que en abordar las responsabilidades 

individuales de los autores o partícipes en el exterminio de la 

UP. La responsabilidad política del Estado en este caso no 

redundará, tal como se analizará, en enjuiciar a los responsables 

individuales de los crímenes. 

El siguiente apartado se dedicará, entonces, a examinar las 

decisiones jurisdiccionales más relevantes en el caso de la UP, 

para intentar revelar como los avances jurisdiccionales que 



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

86 

 

señalan la responsabilidad colectiva en cabeza del Estado no ha 

redundado en investigaciones o enjuiciamientos a los 

responsables individuales.  

 

IV. Decisiones judiciales en el caso UP: entre la “culpa 

colectiva” y los escasos responsables  

 

A través de la jurisdicción contenciosa administrativa la 

institucionalidad colombiana inició el reconocimiento de los 

miembros de la UP como víctimas. El principal argumento para 

llegar a este tipo de decisiones es que Estado había hecho caso 

omiso a su obligación de cuidado y protección de sus militantes 

y simpatizantes; es decir, que existía una responsabilidad, 

colectiva de conservación de la vida y la integridad de la vida y 

la integridad de parte del Estado que no se había cumplido.  

El Consejo de Estado (CE) profirió algunas decisiones en ese 

sentido. Por ejemplo, en el caso de William Ocampo (asesinado 

en 1992 cuando era alcalde electo de un municipio en 

Colombia) el alto tribunal sustentó que la víctima había 

denunciado amenazas contra su vida por su pertenencia a la UP 

y que basado en esa situación, y en los ataques que se habían 

producido hacia los upeístas, el Estado tenía la responsabilidad, 

por su posición de garante, de salvaguardar la integridad física 

del alcalde electo (CE, 2019). 

Igualmente, en el caso del homicidio de los hermanos 

Ignacio, Francisco y Nidia Reyes, todos militantes de la UP, el 

CE encontró que el Estado había perdido la confianza de los 

upeístas en cuanto a su deber de garantizar el libre ejercicio 

político (CE, 2017). De forma similar, en la sentencia de la 

víctima Josué Giraldo (asesinado en Villavicencio, 

departamento del Meta, Colombia, en 1996) el CE, además de 

determinar la omisión en el deber de asignarle todas las medidas 

de seguridad necesarias por su condición de dirigente de la UP, 

adujo que se encontraba probada la participación de integrantes 

de la VII Brigada del Ejército en su muerte, por lo que ordenó 

que la Fiscalía culminara las investigaciones para esclarecer ese 

homicidio (CE, 2014).  

La responsabilidad colectiva del Estado en el caso UP 

también ha sido establecida por la Corte Interamericana de 

Derechos Humanos (CIDH). En mayo de 2010, la CIDH profirió 

decisión en el caso Manuel Cepeda. En esa jurisprudencia 

condenó al Estado colombiano al considerar que este había 

violentado derechos fundamentales como la vida, la integridad 

personal, entre otros, de la víctima y su familia. Para llegar a esa 

conclusión analizó que el Estado colombiano no había cumplido 

con su obligación de investigar de forma efectiva las violaciones 



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

87 

 

a los derechos humanos, de las cuales fueron víctimas los 

integrantes de la UP (Corte IDH, 2010). 

Ahora bien, la Corte Suprema de Justicia de Colombia (CSJ) 

advirtió, al analizar parte de los hechos de una masacre contra 

los militantes y simpatizantes de la UP (en el municipio de 

Segovia, Antioquia, en el año 1988) que el exterminio de la UP, 

más allá de la responsabilidad estatal, era un crimen sistemático 

en el que participaron agentes del Estado, aliados con grupos 

paramilitares, el cual debería catalogarse como genocidio por su 

sistematicidad y planeación (CSJ, 2013).  

En ese mismo contexto, en octubre de 2013, la Sala de 

Justicia y Paz del Tribunal Superior de Bogotá, Colombia 

(SJPTB) profirió sentencia contra el paramilitar Hébert Veloza 

García, (conocido como “HH”). En esa decisión la SJPTB 

describió algunos crímenes cometidos por “HH” y su grupo 

paramilitar contra miembros y simpatizantes de la UP y como 

esta forma de violencia obedecía a estructuras macrocriminales 

amparadas desde el Estado (SJPTB, 2013). En uno de sus 

testimonios “HH” narró que el móvil para llevar a cabo los 

asesinatos de miembros de la UP no era otro que su pertenencia 

a ese movimiento político, debido a que “una de las políticas de 

las autodefensas era “desarticular” los movimientos que tenían 

relación con la política de izquierda e influencia de las 

“guerrillas” de izquierda” (SJPTB, 2013).  

En mayo de 2014, la misma SJPTB profirió sentencia en el 

caso del paramilitar Ramón Isaza. La decisión narró parte de la 

violencia ejercida contra la UP y le solicitó a la Fiscalía 

investigar la labor del aparato estatal en estos crímenes (SJPTB, 

2014). Una decisión similar se dio en el año 2015. Allí, en el 

caso del procesado Jhon Fredy Rubio, la SJPTB abordó algunos 

hechos victimizantes en contra de militantes de la UP, en los 

cuales habían participado agentes del Estado a los que debían 

investigarse (SJPTB, 2014). 

Sin embargo, parece ser (al traer el argumento de Arendt) 

que, a pesar de las decisiones judiciales en el caso de la UP, 

donde se condena colectivamente al Estado y se visibiliza tal 

exterminio, lo cierto es que hasta ahora nadie individualmente es 

responsable. 

Como se observa, las anteriores decisiones han hecho énfasis 

en la responsabilidad del Estado en el exterminio de la UP, 

aunque la mayoría de ellas abogan, también, porque el Estado 

no solo reconozca su responsabilidad, sino porque se 

investiguen las responsabilidades individuales. Al respecto, la 

Fiscalía General de la Nación (FGN)
2
 le reportó a la Jurisdicción 

                                                           
2
 Ente encargado de la investigación criminal en Colombia.  



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

88 

 

Especial para la Paz (JEP)
3
 que se han proferido 246 sentencias, 

en las cuales se han condenado a 18 miembros del Ejército y 10 

agentes de Policía
4
, cifras que resultan ínfimas frente a un 

universo de aproximadamente 6000 víctimas y más de veinte 

años de violencia sistemática contra los upeístas. 

La “culpa colectiva” estatal parece ocultar, de tal forma, a los 

responsables individuales del exterminio; es decir, a aquellos 

que accionaron las armas, dieron las órdenes e impulsaron los 

crímenes contra la UP. Colectivizar la culpa en el Estado 

colombiano da como resultado dejar en las sombras a los 

responsables, tal como lo propone Arendt. 

 

V. Resultados  

 

La UP surgió con el propósito de buscar una salida negociado 

al conflicto armado en Colombia y abrir espacios democráticos 

para otras visiones políticas. No obstante, esos esfuerzos de paz 

se vieron truncados por el exterminio del cual fueron víctimas 

los miembros de ese movimiento político. Este tipo de violencia 

sistemática y generalizada en contra de la UP ha sido materia de 

pronunciamientos judiciales, los que han catalogado estos 

hechos como una violación de los derechos humanos y un 

crimen de lesa humanidad. 

El sistema judicial ha llegado a la conclusión de que en el 

caso del exterminio de la UP ha existido responsabilidad 

colectiva del Estado y que en los evidentes patrones de 

sistematicidad en los tipos de violencia ejercidos contra sus 

miembros resulta indiscutible la participación de agentes del 

Estado. 

Pese a tales decisiones, se ha hecho evidente que en el caso 

de la UP han existido altos índices de impunidad. Como se 

refería, la FGN sostiene que solo se han proferido 246 
                                                           
3
 La JEP es el componente judicial creado, luego de los Acuerdos de Paz en 

Colombia, para juzgar a los responsables de los crímenes cometidos en el 

marco del conflicto armado interno.  
4
 “Sobre el particular, el informe de la Fiscalía General de la Nación 

establece que las investigaciones en la justicia ordinaria han sido 

insuficientes para establecer la responsabilidad de los autores de estos 

hechos. "De los 863 radicados, 809 están siendo tramitados bajo la Ley 600 

y 54 bajo la Ley 906. En lo que respecta a la Ley 600, 479 procesos, el 

59.21% de los casos, no han superado la etapa de investigación previa. 

Adicionalmente, 267 procesos, es decir el 33% de los casos, se encuentran en 

etapa de instrucción y 53 procesos, el 6.55% de los casos, están en juicio". 

Además, de las 246 sentencias proferidas, solo se ha condenado a dos 

agentes del DAS, 18 miembros del Ejército y 10 agentes de la Policía”. 

Victimización de miembros de la UP, Jurisdicción Especial para la Paz, 

acceso el 5 de febrero de 2021, 

https://www.jep.gov.co/Especiales/casos/06.html 



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

89 

 

sentencias donde se han condenado a 18 miembros del Ejército 

y 10 agentes de Policía (JEP, 2021), esto muy a pesar de que 

altos funcionarios han aceptado la responsabilidad colectiva o 

política del Estado colombiano en el exterminio de la UP, lo que 

ha permitido que instituciones estatales, como el CNMH (2018), 

investiguen y realicen, extrajudicialmente, informes históricos 

respecto de la persecución y violencia sufrida por lo upeístas. 

La “culpa colectiva”, no obstante, ha ocultado a los 

responsables individuales del exterminio. No sería coherente 

que cada individuo de la sociedad colombiana se sintiera 

culpable por los crímenes contra la UP, debido a que, como se 

describía con Arendt (2007, p. 151), la culpa solo se puede 

generar en aquel individuo que ha ejecutado la conducta y no en 

quien no ha participado directamente de la misma.  

El “grito” de la sociedad colombiana en el cual todos nos 

hacemos culpables del exterminio contra la UP si bien pareciera 

reflejar una actitud reflexiva, también ha servido, como en el 

caso de Alemania, para exculpar la responsabilidad de los 

autores o partícipes. 

Los criminales que ejecutaron los hechos de violencia 

sistemática encuentran en la proclama todos somos culpables 

una declaración de invisibilización con sus acciones, por cuanto 

en el escenario donde la sociedad termina culpándose 

colectivamente nadie, realmente, termina siendo responsable de 

sus actos.  

El bajo número de decisiones judiciales que han condenado a 

sujetos involucrados en el exterminio de la UP, la forma en que 

las investigaciones se han enfocado en determinar algunos 

responsables individuales de los hechos de violencia y no la 

estructura que lo fraguó y teniendo en cuenta que aún no se 

conoce quiénes planearon y dieron las órdenes; demuestra que la 

responsabilidad o “culpa colectiva” del Estado no ha repercutido 

en las investigaciones y condenas de los responsables. 

La responsabilidad colectiva en cabeza del Estado si bien ha 

puesto en el escenario público el exterminio de la UP no ha 

redundado en acciones efectivas para juzgar, si quiera, a los 

máximos responsables del genocidio y como sociedad nos 

enfrascamos en el grito todos somos culpables, pero nadie, hasta 

ahora, lo es.  

 

 

 

 

 

 

 



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

90 

 

Bibliografía 

 

Arango, R. (2013). La responsabilidad colectiva ante la crisis 

moral y política colombiana. Revista Iberoamericana de 

Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones 

Internacionales, número. 20. 

http://institucional.us.es/revistas/Araucaria/Año%2015%

20%20Nº%2029%20%202013/La%20responsabilidad%

20colectiva.pdf 

Arendt, H. (1999). Eichmann en Jerusalén. Lumen.  

Arendt, H. (2006). Los orígenes del totalitarismo. Alianza 

Editorial.  

Arendt, H. (2007). Responsabilidad y Juicio. Paidós. 

Centro Nacional de Memoria Histórica. (CNMH, 2018). Todo 

pasó frente a nuestros ojos, el genocidio de la Unión 

Patriótica. CNMH.  

Cigüela, J. (2015). La culpabilidad colectiva en el derecho 

penal. Marcial Pons.  

Consejo de Estado. (CE, 11 de febrero de 2009). Proceso 50001-

23-31-000-1992-04478-01(23067). 

Consejo de Estado. (CE, 26 de junio de 2014). Proceso 50001-

23-31-000-1998-01262-01 (26029).  

Consejo de Estado. (CE, 14 de septiembre de 2017). Proceso 

050012333000201602780-01 (58945). 

Corporación Reiniciar (2014). “Victimización de miembros de 

la Unión Patriótica (UP) por parte de agentes del 

Estado”. https://corporacionreiniciar.org/caso-up/caso-

up-jep/ 

Corte Interamericana de Derechos Humanos (Corte IDH, 26 de 

mayo de 2010). Caso Manuel Cepeda Vargas vs. 

Colombia.  

Corte Suprema de Justicia. (CSJ, 15 de mayo de 2013). Proceso 

33118. 

Finchelstein, F. (1998) Los alemanes, el holocausto y la culpa 

colectiva. Eudeba.  

French, P. (1999). The corporation as a moral person. 

University of Illinois. 

Gómez, A. (2018) Genocidio, geopolítica y redes 

transnacionales. Universidad de los Andes. 

Jaspers, K. El problema de la culpa. Barcelona: Ediciones 

Paidós, 1988. 

Jurisdicción Especial para la Paz (JEP, 2021). Victimización de 

miembros de la Unión Patriótica (UP). 

https://www.jep.gov.co/Sala-de-Prensa/Paginas/JEP-

abre-el-caso-06---Victimizacion-de-miembros--de-la-

Union-Patriotica-.aspx 



N° 17 – Año 2025 ISSN 2525-1600 
      
 

91 

 

Kateb, G. “Arendt y el juicio” (2008). En Hannah Arendt, el 

legado de una mirada, editado por Agustín Serrano. 

Sequitur.  

Ortiz, I. (2009). El genocidio político contra la Unión 

Patriótica. UNAL.  

Pérez, J. (2014). Sistema de atribución de responsabilidad penal 

a las personas jurídicas. Dykinson.  

Pettit, P. (2009). Philosophy of the social sciences, 

philosophical theory and scientific practice. Cambridge 

University Press. 

Prior, Á. (2009). Voluntad y responsabilidad en Hannah Arendt. 

Biblioteca Nueva.  

Romero, R. (2015). Unión Patriótica, expedientes contra el 

olvido. Centro de Memoria, Paz y Reconciliación.  

Sánchez, C. (2011). “La responsabilidad política en Hannah 

Arendt”. Taula quaderns de pensament, no. 43. 

https://www.raco.cat/index.php/Taula/article/view/27009

2/357659 

Santofimio, R. (2011). La izquierda y el escenario político en 

Colombia, El caso de la Unión Patriótica 1984-1986: U. 

de Caldas.  

Tribunal Superior de Bogotá. (TSB, 29 de mayo de 2014). 

Proceso 11-001-60-00253-2007 82855.  

Tribunal Superior de Bogotá. (TSB, 9 de diciembre de 2014). 

Proceso 110016000253-2006-82611.  

Tribunal Superior de Bogotá. (TSB, 3 de julio de 2015). Proceso 

110016000253–200883167.  

Vargas, J. (2012). “La persona: su función política y su 

responsabilidad moral en el pensamiento de Hannah 

Arendt”. En Hannah Arendt. Política, violencia, 

memoria, compilado por Laura Quintana y Julio Vargas. 

U. de los Andes.  


